
8484

Духовное наследие и культура

Аннотация
Русские народные художественные промыслы рассматриваются в данной статье как 

важный историко-культурный источник. Особое внимание уделяется их способности отра-
жать красоту, самобытность, разнообразие народной культуры и одновременно восприни-
мать влияние высоких ценностей христианства, создавая на этой основе новые художествен-
ные формы.

Ключевые слова
Народные художественные промыслы, вышивка, домонгольская Русь, христианские 

ценности, влияние, национальный костюм, традиции, культура, память.

Борсуковская Галина Владимировна,
магистр теологии, соискатель аспирантуры, 

Российский научно-исследовательский институт 
культурного и природного наследия имени Д. С. Лихачева,

ул. Космонавтов, 2. Москва, Россия,129366,
galinab1@yandex.ru

ВЛИЯНИЕ ХРИСТИАНСКИХ ЦЕННОСТЕЙ  
НА ТРАДИЦИИ РУССКИХ НАРОДНЫХ  

ХУДОЖЕСТВЕННЫХ ПРОМЫСЛОВ

REV
УДК 71
ББК 85
DOI 10.34685/HI.2025.36.77.010

Самобытность и разнообразие русского на-
родного искусства

Народные художественные промыслы явля-
ются неотъемлемой частью культуры нашей стра-
ны. Они свидетельствуют о творческих способно-
стях народа, отражают народную душу, и не будет 
преувеличением утверждение, что они являют-
ся важным историко-культурным источником. 
Народные промыслы могут многое рассказать 
о каждом регионе страны — о его самобытности 
и  при  этом включённости в  общее культурное 
пространство. А  в  современных условиях дав-
ления на культуру со стороны либеральных сил, 
пытающихся отменить ее фундаментальные цен-
ности, потенциал традиционного народного ис-
кусства приобретает новую актуальность.

Среди художественных ремёсел России мы 
называем резьбу по  дереву, украшавшую дома 
на  русском севере; роспись по  лаку, сделавшую 

известной посуду из Хохломы и Жостово; Волог-
да прославилась плетением кружев; и по всей рус-
ской земле распространялось искусство вышивки 
во всём многообразии своих традиций. История 
развития вышивального искусства в России пол-
на примеров влияния христианских ценностей 
на  традиции народных промыслов, поэтому вы-
шивка является основным объектом нашего ис-
следования (Илл. 1.).

Специалисты считают вышивку особенным 
видом народного мастерства. Как отмечает искус-
ствовед И. Я. Богуславская, «Вышивке принадле-
жит особое место в ряду других видов националь-
ного искусства... Это едва ли не самый развитый 
вид народного творчества»1. Автор книги о  рус-

1	� Богуславская И. Я. Русская народная вышивка. - М., 
1972. 



85

Духовное наследие и культура

ской вышивке Н. П. Божьева поясняет: «Шитьё 
всегда было ближе всего к человеку, украшая его 
одежду и многие предметы домашнего обихода… 
Вышивка имела повсеместное распространение 
в русской земле и отличалась огромным разноо-
бразием традиций, формировавшихся на  протя-
жении всей жизни народа»2.

Вышивание было исключительно женским 
занятием, оно объединяло женщин всех возрас-
тов в  домашние творческие сообщества и  через 
свои традиции осуществляло связь между поко-
лениями. Форма национального костюма и  ор-

2	� Божьева Н. П. Русский орнамент в вышивке: традиция 
и современность: Учебное пособие. – М.: изд. «Север-
ный паломник», 2008. – 264 с.: илл.; с. 39. 

наменты его вышивки являлись маркерами при-
надлежности человека к  своему региону, своему 
общественному слою, а обилие вариантов внутри 
каждой традиции позволяло придавать уникаль-
ность одежде.

Традиции народной вышивки отражали ве-
рования народа: в её древнейших узорах во мно-
жестве представлены языческие символы  — это 
солярные знаки, женские фигурки берегинь, силу-
эты вещих птиц, растительные и другие мотивы. 
Они играли магическую роль и часто обрамляли 
края одежды, выполняя защитную функцию. Их 
многообразие в вышивке говорит о том, что это 
искусство сложилось задолго до  проникновения 
на Русь христианства (Илл. 2.).

Влияние православной византийской куль-
туры на  традиции народного костюма домон-
гольской Руси

С Крещением Древней Руси и упрочением её 
связей с  православным Константинополем вся 
национальная культура попала под его влияние.

Прежде всего, это влияние проявилось в из-
менении общественных отношений русского на-
рода. Брачное право, пришедшее из византийской 
правовой системы в источник церковного права 
Древней Руси «Кормчую книгу», утвердило моно-
гамный брак взамен языческой полигамии, укре-
пило положение детей и женщин. Христианский 
закон провозглашал святость семейного союза, 
а  Церковь давала людям заповеди любви и  пра-
вила счастливой семейной жизни, напоминая, что 
брачный союз установлен Самим Богом. В числе 
прочего, это отразилось и  на  эстетике костюма, 
и на неотъемлемой от него вышивке.

Важную роль в  этом играла Русская Цер-
ковь. Мастерские при  храмах и  монастырях, где 
создавались предметы церковного обихода, обу-
чали девушек-мастериц навыкам тонкого шитья 
и приобщали их к секретам художественного вы-
шивания, изумительного по своей красоте и глу-
бине традиции. Так, в городе Торжок образовался 
центр золотошвейного дела, в  котором изготав-
ливались церковные облачения, а мастерицы ос-
ваивали до сотни видов швов (Илл. 3.).

Сложившиеся ранее узоры народной вышив-
ки оказались консервативным элементом оформ-
ления костюма, но  под  влиянием христианства 
магическое значение языческих символов утрачи-
валось, сохранялась лишь их декоративная функ-
ция. Весь русский костюм преображался в свете 
новой культуры.

Илл. 1. Картина «Русский хоровод»; живопись, ХХ в.,  
художник Л. Елесина.

Илл. 2.  Древние языческие мотивы в орнаментах женской 
одежды. Фрагмент русской народной вышивки. Фотография



8686

Одеяние русской женщины становится цело-
мудренным и изысканным. Оно не подчёркивает 
формы тела, но само создаёт статную, ритмичную 
форму, в которой все элементы объединены в гар-
моничное целое. В его декоративном оформлении 
используются дорогие материалы — прекрасные 
импортные ткани, самоцветные каменья и  скат-
ный жемчуг, оно расшивается золотными нитями 
и разноцветным шёлком-сырцом. Женщина в та-
ком одеянии предстаёт перед людьми как сокро-
вище в драгоценной оправе. Такие образы можно 
увидеть на картинах художника XIX в. К. Е. Ма-
ковского, который в  тончайших деталях воссоз-
дал предметно-образный стиль домонгольской 
Руси. В так называемом «боярском цикле» на по-
лотнах с  жанровыми сценами и  женскими пор-
третами представлено многообразие убранства 
русских боярышень и боярынь (Илл. 4).

Так одеваться в  домонгольскую эпоху могли 
не  только боярыни и  княгини, но  и  другие жи-
тельницы тех городов, торговые связи которых 
обеспечивали им доступ к соответствующим ма-
териалам. А уметь вышивать должна была каждая 
русская женщина — с детских лет она перенимала 
это умение у старших женщин семьи, готовя себе 
приданое для жизни в замужестве.

Замужняя женщина своим внешним видом 
должна была отличаться от  незамужней  — по-
другому причёсываться и  одеваться иначе. Так, 
обряд причёсывания невесты перед свадьбой 
символизировал переход девушки в новый статус 
(Илл. 5.).

И если девица заплетала одну косу, то в заму-
жестве женщина должна была плести две косы. 
Этому придавался важный смысл: две косы  — 
пара, вот и  они с  мужем  — пара. Заплетенные 
в косы волосы покрывали головным убором так, 
чтобы даже случайно ни одна прядка не могла по-
казаться. Замужней женщине не полагалось появ-
ляться перед людьми с непокрытой головой — пу-

Илл. 3. Золотошвейное искусство древней Руси. Золотное 
шитье. Представлены традиционные приёмы шитья тех-
никой «в прикреп». Фотография.

Илл. 4.  Картина «Чарка мёду». Холст, масло; конец XIX в.
Художник К. Е. Маковский.

Илл. 5. Картина «Под венец», холст, масло. 1890 г.,  
художник К. Е. Маковский.

Духовное наследие и культура



87

блично опростоволоситься значило осрамиться. 
Срывание головного убора с замужней приравни-
валось к обесчещиваю и каралось штрафом.

В этом контексте головной убор приобретал 
особое значение, становясь главным элементом 
всего женского облика, его логическим завер-
шением. По  богатству его отделки судили о  со-
циальном положении хозяйки. В  исследовании 
И. В. Скворцовой устанавливается значение орна-
ментов традиционных головных уборов: «Орна-
ментальные композиции, украшавшие головные 
уборы… общеизвестны как символы жизненной 
силы и плодородия солярно-астрального культа»3. 
Ф. Буслаев указывает на древность этих орнамен-
тов: «Узоры на головных уборах ХVIII-ХIХ вв. ве-
дут свое начало из глубокой старины…»4.

Самым торжественным из всех девичьих убо-
ров была коруна  — твердый венец с  прорезным 
узором: невеста надевала его в день свадьбы. Дру-
гой тип праздничного девичьего венца обрамлял 
лицо наподобие нимба. Венцы зачастую укра-
шались вышивкой белым бисером или  скатным 
жемчугом. Наиболее распространенным голов-
ным убором в  России был кокошник. О  формах 
кокошников Скворцова сообщает: «Возможно, 
они были заимствованы с ореолов, которые окру-
жали головы святых на  иконах»5. Нередко кон-
туры кокошников повторяли очертания купола 
церкви. (Илл. 6.)

И это, видимо, не  совпадение. Предположе-
ние о  влиянии церковных образов на  традици-
онный русский костюм выглядит обоснованным 
в  свете наставлений апостола Павла Ефессянам: 
«..как Церковь повинуется Христу, так и  жены 
своим мужьям... Мужья, любите своих жен, как 
и Христос возлюбил Церковь» (Еф 5:22–25, 31–32).

Традиционное искусство как историко-
культурное свидетельство и сокровищница на-
родной памяти

В результате самобытного народного творче-
ства, а  также своеобразия межкультурной ком-
муникации у  каждого региона русской земли, 

3	� Скворцова И. В. Головной убор в ансамбле русского 
праздничного крестьянского костюма; 2008. Эл. ресурс: 
https://cyberleninka.ru  

4	� Буслаев Ф. Предисловие к публикации «Узоры старин-
ного шитья в России, собранные и изданные княжною 
С. Н. Шаховской» М., 1885. Вып. 1; с. 2. 

5	� Скворцова И. В., указ. соч. 

сформировалось множество видов традиционной 
вышивки — нижегородская, воронежская, рязан-
ская и много других. Иные из этих традиций име-
ют глубокое историческое прошлое. О  древно-
сти орнамента говорят его сильно обобщённые, 
геометризованные формы, образование которых 
требует очень длительных сроков. Одним из наи-
более древних видов вышивки является так на-
зываемая «тамбовская». Её старинные образцы 
были обнаружены в XIX в. княжной С. Н. Шахов-
ской, которая собрала фрагменты тканей с этими 
вышивками по селам Тамбовской и Рязанской гу-
берний, исследовала и опубликовала альбом с их 
орнаментами. Сейчас эти образцы хранятся в му-
зеях, в том числе в Эрмитаже.

По оценке специалистов, тамбовские орна-
менты отличаются благородной цветовой сдер-
жанностью и  крайней обобщённостью форм. 
Н. П. Божьева отмечает: «…тамбовская вы-
шивка выделяется совершенством композиции 
и  ювелирностью её исполнения»6. И. П. Работ-
нова, художник по  вышивке, даёт развёрнутую 
характеристику тамбовской вышивке: «Своео-
бразная по  художественному облику, она еще 
в прошлом веке обратила на себя внимание лю-

6	� Божьева Н. П., указ. соч., с. 53.

Илл. 6. Старинный девичий кокошник.
Место хранения - Оружейная палата Московского Кремля. 
Фотография.

Духовное наследие и культура



8888

бителей народного искусства и русской старины. 
Выполненная черным и цветными шелками с се-
ребряной или  золотой ниткой, она привлекала 
старинными мотивами орнамента, изысканно-
стью сурового колорита и  тонкостью техники. 
Весь облик тамбовских вышивок чрезвычайно 
архаичен и, несомненно, сложился еще задолго 
до монгольского нашествия. В этих густо заши-
тых небольших кусочках холста заключен от-
кристаллизовавшийся веками народный худо-
жественный опыт»7 (Илл. 7).

Ф. Буслаев считает, что формы тамбовских 
орнаментов пришли на  Русь вместе с  христиан-
ским искусством, и  «…уже при  самых зачатках 
нового христианского мира были заимствованы 
от  классических народов, от  греков и  римлян, 
а  они, в  свою очередь, многое когда-то взяли 
из  предшествовавшей им культуры ранних на-
родностей востока»8.

Найденная на территории древнего Рязанско-
го княжества, такая вышивка могла развиваться 
только в Рязани, его столице, до того, как та была 
разрушена войском Золотой орды. Исследования 
учёных показывают, что этот город находился 
на  важном торговом пути в  зоне влияния круп-
ных культурных центров9, что подтверждает вы-

7	� Работнова И. П. Тамбовская вышивка. – М., 1963. 

8	� Буслаев Ф., Предисловие к публикации «Узоры старин-
ного шитья в России, собранные и изданные княжною 
С. Н. Шаховской» М., 1885. Вып. 1.

9	� См.: Монгайт А. Л. Рязанская земля. М., 1961; Членов 
А. М. Из истории ранних русско-булгарских политиче-
ских связей // Из истории ранних булгар. Казань. 1981; 
Гагин И. А. Социально-политические связи вятичей 
и волжских булгар в X–XI вв. // Материалы и исследова-
ния по рязанскому краеведению. Рязань, 2002.  

воды Ф. Буслаева о древневосточных истоках тра-
диций тамбовской вышивки.

Имя Рязани в  наше время носит другой го-
род, а на месте древней Рязани ведутся археоло-
гические раскопки. Рядом стоит село Старая Ря-
зань. Даркевич В. П., специалист по культурным 
связям древней Руси, возглавлявший Староря-
занскую археологическую экспедицию с  1970 г., 
с  восхищением пишет о  домонгольской Рязани: 
«Среди крупнейших древнерусских городов XII—
XIII вв. Рязань… предстает перед нами как один 
из самых величественных и богатых центров зе-
мель-княжений, как город-страж у  юго-восточ-
ных, граничащих с  половецкой степью, окраин 
Руси и, одновременно, как средоточие интенсив-
ной созидательной деятельности  — экономиче-
ской, политической, культурной. В  числе других 
центров такого  же масштаба Рязань может слу-
жить эталоном высших достижений древнерус-
ской цивилизации»10 (Илл.8).

В XIII в. Рязанское княжество, находивше-
еся на  восточных рубежах русских земель, пер-
вым из них приняло на себя удар Золотой орды. 
Войско хана Батыя подошло к  Рязани в  декабре 
1237 г. Согласно летописи «Повесть о разорении 
Рязани Батыем» (написанной, по  мнению акаде-
мика Д. С. Лихачёва, в XIV-XV вв.), из города вы-
шло к Батыю знатное посольство с богатой данью, 

10	� Даркевич В. П., Древняя Рязань. Природа; 1993, № 6, 
стр. 30–47.

Илл. 7. Образец тамбовской вышивки. Фотография № 51
из книги Н. П. Божьевой. «Русский орнамент в вышивке: 
традиция и современность».– М.: изд. «Северный палом-
ник», 2008. – 264 с.: илл., с. 52.

Илл. 8. Рязань начала XIII в. Центральная часть города.
Графическое изображение из книги В. П. Даркевича «Древняя 
Рязань» // Природа; 1993, № 6.

Духовное наследие и культура



89

чтоб откупиться, так как противостоять нападе-
нию войска город не мог. Возглавлял посольство 
рязанский князь Фёдор. Приняв дары, Батый 
устроил пир в  честь послов, пообещав не  разо-
рять княжество. Но на пиру ордынцы стали тре-
бовать у послов их дочерей и жён. Сам Батый, как 
говорит летопись, «…распалился в  похоти сво-
ей и  сказал князю Федору Юрьевичу: “Дай мне, 
княже, изведать красоту жены твоей”. Благовер-
ный  же князь Федор Юрьевич Рязанский… от-
ветил царю:”Не годится нам, христианам, водить 
к  тебе… жён своих на  блуд”»11. Тогда ордынцы 
перебили посольство, включая князя, а после на-
пали на город и овладели им, сломив оборону ря-
занцев, державшуюся шесть дней.

Жена Фёдора, княгиня Евпраксия, чтобы 
не доставаться язычникам на поругание и не от-
давать им сына, бросилась с  высокого терема 
оземь, прижимая младенца к  груди. Оба разби-
лись насмерть. Рязань была уничтожена полно-
стью, большинство её жителей истреблены, со-
жжены их дома. Три каменных храма Рязани были 
разрушены до основания. «И не осталось во гра-
де ни одного живого, все заодно погибли и одну 
на всех чашу смертную испили. — говорится в ле-
тописи, — Не осталось там ни стонущего, ни пла-
чущего: ни  отца и  матери по  детям, ни  ребёнка 
по отцу и по матери…»12 (Илл. 9).

Так процветающий город превратился 
в  огромную братскую могилу, куда побоялись 
вернуться немногие уцелевшие горожане. Они 
укрылись в  Переславле-Рязанском, который на-
ходится в 60 км к северо-западу. В 1778 г. он был 
переименован в Рязань указом Екатерины II в па-
мять о погибшем городе.

Тела князя Фёдора, его супруги и  сына, со-
гласно изложению летописи, были вывезены 
из Рязани и похоронены вместе. Теперь там стоит 
город Зарайск, а в Зарайском кремле, в одной усы-
пальнице под  тремя крестами покоятся рязан-
ский князь Фёдор Юрьевич, его супруга Евпрак-
сия и сын их Иван. Они прославлены Церковью 

11	� Гудзий Н. К.  Хрестоматия по древней русской лите-
ратуре (XI-XVII вв.). — М.: Учпедгиз, 1935, сс. 3-30.  // 
Повесть о разорении Рязани Батыем. XVI  в. Хранение: 
РГБ Ф. 113 Собрание рукописных книг Иосифо-Волоц-
кого монастыря №523; Собрание: Повесть о Николе За-
разском; Рукописи: Сборник поучений, канонических 
правил, житий и повестей (XVI в.).

12	� Там же.

как мученики Зарайские, память их отмечается 
21 декабря и 10 июня вместе с Собором Рязанс- 
ких святых.

Долгий период золотоордынского ига не  ос- 
тавлял широким народным слоям возможностей 
для создания богатых нарядов, в  результате чего 
весь народный костюм претерпел изменения. 
В  послемонгольский период он украшался уже 
не  жемчугом и  золотными нитями, а  вышивкой 
из простых нитей с дополнением лент или кружев. 
Но, став проще, народный костюм ещё долго оста-
вался традиционным, его вышивки по-прежнему 
были отмечены печатью истории и  отражали на-
родную душу. Так, в  восточных уездах Рязанской 
губернии, близких к Старой Рязани, память о про-
литой ордынцами крови граждан проявилась 
в обилии красного цвета народной одежды. Рязан-
ские женщины чтили память о княгине Евпраксии 
и  её сыне, располагая на  груди плотную красную 
вышивку или простую вставку из кумача, потому 
что на груди княгини её кровь смешалась с кровью 
её младенца в момент их гибели. Появление этой 
традиции показывает, что история о любви, супру-
жеской верности и приверженности христианской 
вере глубоко запала в душу народа (Илл. 10.).

Прежняя Рязань уже не восстановилась после 
разгрома 1237 г. Археологические раскопки на её 
месте не  выявляют послемонгольского культур-
ного слоя, — отмечает В. П. Даркевич. При этом, 
исследования подтверждают данные летописной 
«Повести о разорении Рязани Батыем» — и жесто-
кую расправу над горожанами от мала до велика, 
и высокий уровень культурного развития погиб-
шего города. Об этом говорят и клады Старой Ря-
зани, обнаруженные при раскопках её городища, 

Илл. 9. Фрагмент диорамы «Оборона Рязани».
Художник-баталист Ефим Дешалыт, масло. ХХ в.

Духовное наследие и культура



9090 в частности, найденный экспедицией 1970 г. клад, 
позволивший реконструировать одежду горожа-
нок Рязани XII-XIII вв.

А самым значимым оказался первый старо-
рязанский клад, найденный в  1822 г. и  ставший 
экспонатом кремлёвской Оружейной палаты. 
В  статье историка искусства И. А. Стерлиговой 
отмечается, что клад сразу «…поразил всех сво-

ей необычайной роскошью»13. Обнаруженные 
в  нём «золотые украшения были причислены 
к  княжеским утварям и  собирательно названы 
“бармами”»14. Среди них примечателен набор ме-
дальонов, на трёх из которых имеются эмалевые 
изображения святых, причём центральный отме-
чен образом Богородицы (Илл. 11.).

Но не  в  обилии драгоценных материалов, 
ни  в  тончайшей ювелирной работе и  художе-
ственном совершенстве древних сокровищ со-
стоит главная ценность этого клада. Она — в сви-
детельстве о  глубоком проникновении идеалов 
христианства в отечественную культуру. Эти дра-
гоценности, как и  простая вышивка рязанских 
крестьянок, сохраняют память о  русском городе 

13	� Стерлигова И. А., Драгоценности Старорязанского кла-
да 1822 г. в западноевропейском контексте: несколько 
замечаний историка искусства. – М., Российская архе-
ология, 2022, № 2, сс. 161-171; с. 162.

14	� Там же.

Илл. 10. Женская праздничная одежда Рязанской губернии  
в послемонгольский период.
Фотографии женской народной одежды села Ветчаны Каси-
мовского уезда Рязанской губернии.
XIX - нач. XX в.

Илл. 11. Старорязанский клад 1822 г. «Княжеские бармы».
Место хранения — Оружейная палата Московского Кремля.

Духовное наследие и культура



91

и его жителях, погибших, но не предавших свои 
духовные ценности — ценность целомудрия и се-
мьи, христианские заповеди верности и любви.

Обилие подобных примеров показывает, что 
традиции русского народного искусства воспри-
няли и  отразили в  себе высокий эстетический 
идеал древних центров культурного развития, 
а  также влияние ценностей христианства на  ду-
ховную культуру русских людей. Сами народ-
ные художественные промыслы, возможно, уже 
не  имеют прежнего практического значения, 
но их традиции, их культурно-исторические сви-
детельства стали сокровищницей народной памя-
ти и нашим культурным наследием.

Список литературы
1. Богуславская И. Я. Русская народная вы-

шивка. — М., 1972.
2. Божьева Н. П. Русский орнамент в  вы-

шивке: традиция и  современность: Учебное по-
собие. — М.: изд. «Северный паломник», 2008. — 
264 с.: илл.

3. Буслаев Ф. Предисловие к  публикации 
«Узоры старинного шитья в  России, собранные 
и изданные княжною С. Н. Шаховской» М., 1885. 
Вып. 1.

4. Гудзий Н. К. Хрестоматия по древней рус-
ской литературе (XI-XVII вв.).  —  М.: Учпедгиз, 
1935, сс. 3–30. // Повесть о разорении Рязани Ба-
тыем. XVI в. Хранение: РГБ Ф. 113 Собрание ру-
кописных книг Иосифо-Волоцкого монастыря 
№523; Собрание: Повесть о  Николе Заразском; 
Рукописи: Сборник поучений, канонических пра-
вил, житий и повестей (XVI в.).

5. Даркевич В. П., Древняя Рязань. Природа; 
1993, № 6, стр. 30–47.

6. Монгайт А. Л. Рязанская земля. М., 1961; 
Членов А. М. Из истории ранних русско-булгар-
ских политических связей // Из истории ранних 
булгар. Казань. 1981; Гагин И. А. Социально-по-
литические связи вятичей и  волжских булгар 
в X-XI вв. // Материалы и исследования по рязан-
скому краеведению. Рязань, 2002. Т. 3.

7. Работнова И. П. Тамбовская вышивка.  — 
М., 1963.

8. Скворцова И. В. Головной убор в ансамбле 
русского праздничного крестьянского костюма; 
2008.

9. Стерлигова И. А., Драгоценности Старо-
рязанского клада 1822 г. в  западноевропейском 
контексте: несколько замечаний историка искус-
ства. — М., Российская археология, 2022, № 2, сс. 
161–171.

THE INFLUENCE OF CHRISTIAN VALUES ON THE 
TRADITIONS OF RUSSIAN FOLK ART CRAFTS

Borsukovskaya Galina Vladimirovna,
Master of theology, postgraduate student,

D.S. Likhachev Russian Research Institute of Cultural and Natural Heritage
2 Kosmonavtov str., Moscow, Russia, 129366,

galinab1@yandex.ru

Abstract
Russian folk art crafts are considered in this article as an important historical and cultural 

source. Special attention is paid to their ability to reflect the beauty, originality, diversity of folk 
culture and at the same time perceive the influence of the high values of Christianity, creating 
new artistic forms on this basis.

Keywords
Folk arts and crafts, embroidery, pre-Mongol Russia, Christian values, influence, national 

costume, traditions, culture, memory.

Духовное наследие и культура



Журнал зарегистрирован в Федеральной службе по надзору в сфере связи, информационных  
технологий и массовых коммуникаций (Роскомнадзор). Регистрационное свидетельство  
Эл  № ФС77-85532 от 11 июля 2023 г.

Форма периодического распространения — сетевое издание.

Подписано в печать: 30.12.2025.
Адрес редакции: 129366, г. Москва, ул. Космонавтов, д. 2.
Сайт: http://www.kultnasledie.ru 
Е-mail: knaros@yandex.ru


